
Steeds een stapje verder gaan dan je eigenlijk durft - 25 jaar na dato: 
zijn de wensen van Joke Smit uitgekomen? 
 

Pim van Oostrum; Opzij, december 1992, pp. 100-102 
 
 

 
 

Tekening: Marijke Groeneveld 

    
Twintig jaar geleden ontmoette Pim van Oostrum Joke Smit: "Dat heb ik geweten: eenmaal aan 
de praat geraakt, liet ze niet meer los". Want Joke was een terriër. Vasthoudend 
(doordrammerig noemden haar tegenstanders dat) in haar niet aflatende strijd medestanders 
te winnen voor "de zaak": het aantonen van en einde maken aan een structurele discriminatie 
van vrouwen. Hardnekkig in wat volgens haar de beste weg was om de principiële 
gelijkwaardigheid van vrouwen en mannen te realiseren. Een gevecht dat voor Joke zelf in 1981 
stopte toen zij stierf. Wat was de kern van wat zij wilde? En zijn we in 1992 al zo ver?  
 
 Ergens in 1972, op een algemene ledenvergadering van de Aktiegroep Man Vrouw 
Maatschappij (MVM 1968-88), werd mijn aandacht getrokken door een vrouw die tien, twaalf 
rijen links voor mij met haar rug tegen de muur zat, haaks op de vergaderorde. Lange lichte 

haren verborgen haar gezicht. Haar aarzelende stem, een filtersigaret tussen nerveuze vingers, 
versterkten het beeld van teruggetrokkenheid. Uit wat ze zei, bleek dat ze voor honderd 
procent aanwezig was, haar woorden woog. "Wie is dat", vroeg ik de vrouw vlak voor mij. Die 

draaide zich helemaal om en zei op bestraffende toon: 'Dàt is Joke". 
 
De naam kende ik. Haar befaamde Gids-artikel [1] had ik doorgebladerd. Wat het met mij en 

mijn toekomst te maken had, was mij toen niet echt duidelijk. "Ga jij maar eens met Joke 
praten", had ik het afgelopen jaar regelmatig als advies gekregen wanneer ik op regio- of 
werkgroepvergaderingen verschillen tussen getrouwde en anderslevende vrouwen zoals ikzelf 
te berde bracht. Nu ik haar had gezien, waagde ik de stap. Dat heb ik geweten: eenmaal aan de 
praat geraakt liet ze niet meer los. 



 
Want Joke was een terriër. Vasthoudend (doordrammerig noemden haar tegenstanders dat) in 
haar niet aflatende strijd medestanders te winnen voor "de zaak": het aantonen van een 
diepgewortelde, structurele discriminatie van vrouwen en het bestaan van seksevooroordelen 
op alle gebieden in de samenleving, en haar ijver een einde te maken aan seksediscriminatie. 
Hardnekkig in wat volgens haar de beste weg was om de principiële gelijkwaardigheid van 
vrouwen en mannen (níet van vrouwen aan mannen) te realiseren. Een gevecht dat voor Joke 
zelf 19 september 1981 stopte toen zij stierf. 
 
Wat was de kern van wat zij wilde? Dat mensen, met name vrouwen, het recht hebben hun 
eigen levensvorm te kiezen. Dat vrouwen zelf bepalen wat ze met hun leven willen op grond 
van persoonlijke capaciteiten en (seksuele) voorkeur, zelf zeggenschap hebben over wat er met 
hun lijf en leven gebeurt, en niet veroordeeld zijn tot uitsluitend (baar)moederlijke of daaraan 
gekoppelde bezigheden. Een samenleving waarin alle maatschappelijke taken en posities, 
binnens- en buitenshuis, betaald en onbetaald, in gelijke mate zouden zijn verdeeld over beide 
seksen, met een gelijke vertegenwoordiging van vrouwen en mannen op al die plaatsen waar 
de beslissingen worden genomen. Een zelfstandig bestaan : financieel, verzorgend en 
emotioneel - wat uiteraard niet inhoudt dat je in je eentje zou moeten leven. Uitgangspunt was 

de mens als individu, niet de ene mens als de vooronderstelde "natuurlijke helft" van een 
ander. 
 

Zijn we in 1992 al zo ver? Als ik lees wat zo'n mijnheer B. de Vries daarover te zeggen heeft in 
Opzij van oktober jl. denk ik: nog lange niet. Zijn afhoudende opstelling tegenover het recht van 
vrouwen op een onafhankelijk bestaan is nog even patriarchaal en geborneerd als opvattingen 
hierover van 25 jaar geleden. Maar uit zijn interpretatie van economische zelfstandigheid blijkt 
dat iets van de feministische boodschap wèl is doorgekomen. In 1979 verzette Joke Smit zich fel 
tegen een soort "nieuwe vrouwelijkheid" die meende dat het feminisme als dogma voorschrijft 
dat vrouwen èn een relatie èn kinderen èn een betaalde baan moesten hebben en deze drie 
met succes dienden te combineren. Een gedachtenreeks die onderdeel was van de (nog steeds 
bestaande) mythe dat onze feministische golf tot doel zou hebben voor alle vrouwen 
economische zelfstandigheid te bereiken en dat dat hetzelfde zou zijn als het hebben van een 
betaalde baan. Als er al een nieuwe norm moet komen, zei Joke toen, dàn de vijfurige werkdag, 
voor iedereen! Voordat deze ingevoerd kon worden, moest wel aan een lange reeks 
voorwaarden zijn voldaan. Joke benadrukte dat een geëmancipeerde vrouw zich niets laat 
opdringen. Ga na wat binnen je grenzen ligt, zei ze, en kijk of je die iets kunt opschuiven. 

Feminisme is ook "steeds een stapje verder gaan dan je eigenlijk durft" (Teksten p. 229).  
 
Het kan in dit verband geen kwaad de maatschappelijke situatie terug te halen waarin Joke haar 

ideeën in 1967 naar voren bracht. De heteroseksuele relatie gold als absolute norm, vastgelegd 
in een huwelijk met als doel gezin worden. Anders leven was inferieur. Mannen verdienden de 
kost, echtgenotes bereidden deze en regelden de opvang voor het "gezond weer op". Zijn 

carrière en interesse lagen buitenshuis, de hare binnen vier muren. De sociale status en 
identiteit van de man werden bepaald door zijn betaalde baan. De status van de vrouw bestond 
uit twee delen: het feit dat ze was getrouwd en het moederschap had bereikt, en de 
maatschappelijke positie van haar kostwinner. Zij werd consequent behandeld als het 
aanhangsel van: zij was de echtgenote van mijnheer Hoek, de moeder van Piet, Marie (die 
wijzer zou worden) en kleine Uk, de dochter van mijnheer Steen. Zelf was ze niemand. Als de 
relatie stukliep, veranderde het traditionele huwelijksmodel psychisch en economisch in een 
valkuil: zij had haar energie en capaciteiten geïnvesteerd in het gezin, haar opleiding was 



onvoldoende of verouderd; haar financiële afhankelijkheid werd tegen haar gebruikt. Het was 
ook de tijd dat steeds meer vrouwen een betere opleiding kregen en daar ook iets mee wilden 
doen. Dankzij "de pil" begin jaren zestig (abortus was nog verboden) werden gezinnnen kleiner, 
en daarmee de periode dat kinderen directe verzorging nodig hadden korter. Hierdoor 
veranderde het huisvrouwenbestaan, kreeg het een ander perspectief. Moederschap bleek in 
de praktijk niet alleenzaligmakend, thuiszitten met het aanrecht als horizon maakte de wereld 
wel erg klein. 
 
Veel vrouwen begonnen zich maatschappelijk nutteloos te voelen, dolgedraaid in de cyclus van 
voedselaanvoer en de kringloop van afwas en schoonmaak. Zij wilden iets voor zichzelf. En 
dararmee zat iedere huisvrouw zich achter haar eigen deur schuldig te voelen: zij zou gelukkig 
moeten zijn maar ze was het niet; dat beschouwde ze als haar persoonlijk falen. Dat ze deze 
gevoelens deelde met veel vrouwen, wist ze niet. 
De manier waarop Joke in haar Gidsartikel haar persoonlijke ervaringen plaatste in de 
maatschappelijke context, geen klacht formuleerde maar een aanklacht, duidelijk maakte dat 
structuren veranderd konden worden en daarvoor een paar "ideetjes" aan de hand deed, was 
een schot in de roos. Joke: "Wie getaxeerd wordt op eigen merites in plaats van op de positie 
van een echtgenoot hoeft zich geen aanhangsel meer te voelen; de weg naar zelfrespect is niet 

langer geblokkeerd". Financiële onafhankelijkheid is een stap op weg naar geestelijke 
zelfontplooiing [2]. 
De lawine van reacties was aanleiding om samen met Hedy d'Ancona MVM op te richten. Het 

beeld dat zich vervolgens in 1968 in de publieke opinie vastzette, is dat het ging om een 
stelletjes getrouwde dames die er "een leuk baantje" bij wilden hebben. Een luxeprobleem. De 
woorden aanhangsel en zelfrespect waarin de ongelijke machtspositie tot uitdrukking kwam, 
waarbij de vrouw ondergeschikt is aan de man en zichzelf als een tweederangs burger is gaan 
beschouwen, werden genegeerd. Zo kreeg de mythevorming haar eerste kans. 
    
 
 Joke voelde zich oververantwoordelijk voor de beweging die zij in gang had gezet. Dat zij door 
sommigen op een troon werd geplaatst, onderging ze met gemengde gevoelens. Enerzijds was 
ze terecht een "autoriteit". Anderzijds betekende het, omdàt haar woorden letterlijk werden 
genomen, dat er geen discussie meer mogelijk was en zij alleen- verantwoordelijk werd 
gehouden. En als er één ding was dat zij van je vroeg dan was het dat je zèlf nadacht, zèlf een 
besluit nam en daarop ook kon worden aangesproken. Niet voor niets stelde ze: "Wij zijn niet 
verantwoordelijk voor wat er vroeger met ons is gebeurd. Wij zijn wel verantwoordelijk voor 

wat er tijdens ons leven zou kunnen veranderen". [2] 
Deze houding was een sterke drijfveer achter haar veelvuldige pleidooien voor "een tweede 
kans voor vrouwen": ook de Moeder van Marie kan méér. Daarvan was zij overtuigd, mits 

onderwijs en scholing op haar positie werden toegesneden. Het stormachtige succes van de 
moedermavo's in de jaren zeventig en het welslagen van de vrouwenvakscholen (initiatief in 
het bijzonder van de Vrouwenbond- FNV) nú hebben haar gelijk bewezen. 

 
Joke had een groot talent je sterke kanten te ontdekken, snel te kunnen inschatten waar je 
goed in was. Meteen had ze een plannetje klaar waar je het best ingezet kon worden. Die 
herkenning van die klopjes op de schouder ("hulde" was haar woord) gaven een weldadige 
oppepper. Ze blééf je stimuleren maar ook achtervolgen met die met een rode ballpoint 
geschreven kattebelletjes in dat bijna onleesbare puntige handschrift. Met commentaar op een 
geleverde tekst, dwingende suggesties wat vooral ook aan de orde moest komen, met ideetjes 
wat hierna snel moest worden aangepakt. Ze hield haar klas goed in de gaten! Haar gevoel van 



bezorgde verantwoordelijkheid sloot aan bij wat ze van huis uit gewend was: de oudste zijn. 
Ook haar idee onmisbaar te zijn vond daar zijn oorsprong. Zij was ervan 
overtuigd dat het aangeven van de samenhang, het ontwikkelen van een totaalvisie haar taak 
was, dat zij nieuwe inzichten en ervaringen uit de beweging moest samenbrengen. Haar soms 
erg nadrukkelijke bemoeienis stuitte zo nu en dan op weerstand en dwarsliggerij. Ook ik had 
het af en fors met haar aan de stok, maar uiteindelijk steeds sans rancune. Zo bleef er gelukkig 
ook tijd voor "even geen feminisme": een boswandeling waar ze iedere dwarsspriet en elk 
beest dat maar even het bekje opendeed, kon benoemen; na een vergadering, een glaasje wijn, 
grappen maken om dan dat wonderlijke proestlachje van haar te horen. Ook dat was Joke. 
 
Voor Joke Smit was het van kapitaal belang voor de ontwikkeling van het feministisch denken 
verband te leggen tussen persoonlijke en maatschappelijke onderdrukking en te achterhalen 
welke mechanismen daarbij aan het werk zijn. In te zien hoe wij, vrouwen, ook onszelf in het 
gareel hielden: door onze rol van aan- en afhankelijkheid, door een afwachtende houding, door 
angst voor kritiek die op ons héle persoonlijke functioneren werd betrokken. Die houding van 
"ik kan het toch niet, ik weet niet voldoende, ik heb niet het recht voor mijzelf op te komen 
want ook mannen hebben het moeilijk en er zijn belangrijker zaken in de wereld die eerst 
moeten worden opgelost". Joke: "Mannen nemen de wereld voor hun rekening, vrouwen het 

wereldleed" [2]. Daarom was het cruciaal niet alleen aan te geven waar de discriminerende 
angel stak, maar beleidsmakers een weldoordacht plan te leveren hoe het anders kon. Te 
weten hoe het politieke systeem functioneerde om de juiste wegen te kunnen vinden. Te 

weten hoe macht wordt uitgeoefend, hoe hiërarchieën worden gevormd en zichzelf in stand 
houden. Hoe je je hiertegen te weer kunt stellen, drogredenen en schijnargumenten kunt 
herkennen en pareren. Zodoende een vechtmentaliteit en incasseringsvermogen kan 
ontwikkelen. Ook daarover had Joke het regelmatig in haar vaak fabelachtig goed geschreven 
artikelen. Als zij vlak voor haar dood nog eens het belang van onderwijs benadrukt, mensen 
trainen in analytisch denken, logisch argumenteren en het doorprikken van versluierend 
taalgebruik, dan ligt dat binnen diezelfde context: mensen weerbaar en mondig willen maken. 
Het veranderen van je eigen leven ligt binnen je eigen bereik, maar de machtsongelijkheid 
tussen vrouwen en mannen moest op een breed maatschappelijk vlak worden aangepakt. Joke 
was ervan overtuigd dat dit via pressie op de politiek en vakbonden moest en kon worden 
"geregeld". 
 
Nadat ze in 1967 haar Gids-artikel in de bus had gedaan, fietste ze door naar het bureau van de 
Partij van de Arbeid om zich als lid te melden. Al in 1971 beschreef ze het failliet van de 

politieke arena: het ging de haantjespolitici niet om belangenbehartiging van burgers, maar 
alleen om het eigen territorium en de eigen carrière veilig te stellen en om de tegenpartij te 
kleineren. "Het seksuele krachtsvertoon (van mannen ) in de politiek heeft dezelfde functie, het 

heeft tot doel ons weg te duwen, ons te laten voelen dat we ons bevinden op verboden terrein" 
[2]. Het betekende niet dat zij haar partijlidmaatschap opzei, de politiek de rug toekeerde. Vlak 
voor haar overlijden constateerde zij nog eens dat politici wèl onze kreten hadden 

overgenomen, níet de daarbij behorende analyse. En deed zij een laatste appèl op politieke 
vrouwen in Tweede en Eerste Kamer, de Staten en gemeenteraden om seksesolidariteit hoger 
te stellen dan partijsolidariteit, te onderzoeken of het structureel mogelijk is vrouwenfracties, 
netwerken te vormen. Nu, 25 jaar na haar eerste oproep, zijn veel vrouwen zelfbewuster dan 
voorheen, hebben talloze vrouwen een drastische wending aan hun eigen leven gegeven. Joke 
Smit zelf ging ervan uit dat voor het bereiken van de maatschappij die haar voor ogen stond, de 
culturele revolutie voor vrouwen als groep, vele generaties nodig zouden zijn. Houden we het 
daarop ? 



    
 
NOTEN 
 
1. J.E. Kool-Smit, "Het onbehagen bij de vrouw" in De Gids, jrg 130 nr 9/10 (nov. 1967), p. 267-
281; herdr. in Joke Smit, Er is een land waar vrouwen willen wonen. Teksten 1967-1981. 
(Amsterdam 1984). 
 
2. Uit: Teksten. 
 
  


