
2011 Joan Ferrier – gesproken column ter gelegenheid van het 
evenement ’30 jaar na Joke Smit’ – 24 september 

 

 
 



Een privé-inventaris. Zo noemde Joke Smit haar baanbrekende artikel ‘het onbehagen bij de 
vrouw’ in 1967. Zij vond dat zij niet kon spreken namens alle vrouwen, en schreef dat zij 
alleen maar kon hopen dat sommige vrouwen haar onbehagen zouden delen.  
Die hoop kwam uit. Heel veel vrouwen in Nederland deelden haar onbehagen over het feit 
dat de meeste vrouwen huisvrouw waren – en daarmee, in de visie van Joke Smit, geen 
volwaardig lid van de maatschappij. “Als een man trouwt, kiest hij een levenspartner”, 
schreef zij. “Als een vrouw trouwt kiest zij meestal bovendien een levenswijze: het 
huisvrouwschap. De maatschappelijke status van de vrouw wordt in de eerste plaats bepaald 
door de vraag of zij een man hebben – en zo ja, dan wordt haar status bepaald door zijn 
status.” 
  
Toen Joke Smit haar artikel schreef was het 1967, en woonden er natuurlijk wel zwarte, 
migranten- en vluchtelingenvrouwen in Nederland, maar veel minder dan nu. Eigenlijk kwam 
de immigratie op gang tegelijk met de tweede feministische golf.  
Dat maakt de vraag interessant: was de privé-inventaris van Joke Smit ook relevant voor al 
die verschillende groepen migrantenvrouwen? Bijvoorbeeld voor de vrouwelijke 
gastarbeiders uit Zuid Europa die in de jaren ’60 kwamen, voor de Surinaamse vrouwen die 

vooral in de jaren ’70 kwamen, de echtgenotes uit Turkije en Marokko die zich vanaf de jaren 
’70 bij hun mannen voegden, de vrouwelijke vluchtelingen uit alle delen van de wereld, die 
vooral sinds de jaren ’80 hierheen komen, en de Antilliaanse vrouwen waarvan er vanaf de 

jaren ’90 meer voor Nederland hebben gekozen?  
 
Sloeg het onbehagen dat Joke Smit beschreef ook op al die zwarte, migranten- en 
vluchtelingenvrouwen? Daar is geen eenduidig antwoord op. Voor Surinaamse en 
Antilliaanse vrouwen geldt vaak dat dit niet hun onbehagen was. Hun situatie was en is vaak 
wezenlijk anders dan die van witte Nederlandse vrouwen. Surinaamse en Antilliaanse 
vrouwen zagen het hebben van een man niet als bepalend voor hun status. “Je diploma is je 
man,” is niet voor niets een bekende Surinaamse uitspraak. Een bestaan als alleenstaande 
moeder is voor hen veel meer geaccepteerd dan in de witte Nederlandse gemeenschap, en 
zeker veel meer dan in de witte Nederlandse gemeenschap in 1967. En dat je jezelf en je 
kinderen onderhoudt door betaald werk is in Surinaamse en Antilliaanse cultuur logisch. 
Surinaamse en Antilliaanse vrouwen hebben decennia lang een voortrekkersrol vervult op de 
arbeidsmarkt in Nederland: hun arbeidsparticipatie was veel hoger dan van autochtone 
vrouwen. Inmiddels ligt dat ongeveer gelijk, maar het is nog altijd opvallend dat Surinaamse 

en Antilliaanse vrouwen vaker full-time werken dan autochtone vrouwen. Dat alles wil 
helaas niet zeggen dat Surinaamse en Antilliaanse vrouwen géén reden tot onbehagen 
hadden. Het was alleen een ánder onbehagen dan dat wat Joke Smit beschreef. Hun 

probleem was niet de vanzelfsprekendheid van het huisvrouwschap, maar veel meer de 
discriminatie die zij als zwarte vrouwen ondervonden, bijvoorbeeld op de arbeidsmarkt.  
 

Maar er zijn zeker ook migrantengroepen waarvoor het onbehagen van Joke Smit maar al te 
herkenbaar is. Voor wie geldt dat het voor een vrouw lastig is om iets anders te worden dan 
getrouwde huisvrouw en moeder. Zo uniek is die Nederlandse cultuur van de jaren 60 nou 
ook weer niet… Dankzij Joke Smit en de vele vrouwen die haar onbehagen deelden, is er 
inmiddels veel veranderd in Nederland. Witte Nederlandse vrouwen hebben weliswaar nog 
geen gelijke positie op de arbeidsmarkt, en witte Nederlandse mannen nemen helaas ook 
nog niet de helft van de onbetaalde zorgarbeid voor hun rekening. Maar de meerderheid 



van de vrouwen in Nederland hééft wel betaald werk. Dat geldt nog niet voor bijvoorbeeld 
de eerste generatie vrouwen uit Turkije of Marokko, of voor vluchtelingenvrouwen. Hun 
positie lijkt in veel opzichten ook nu nog op die van witte Nederlandse vrouwen in 1967. De 
meerderheid van hen werkt niet, en een nog grotere meerderheid is financieel niet 
zelfredzaam. De tweede generatie staat er duidelijk veel beter voor. Zij lopen in het 
onderwijs voor op hun broers, al is ook voor hen de stap naar de arbeidsmarkt duidelijk 
lastiger dan voor witte autochtone vrouwen.  
De minder geëmancipeerde situatie van de eerste generatie heeft deels culturele oorzaken. 
Binnen bepaalde etnische subgemeenschappen is de omslag naar een andere rolverdeling 
nog in de beginfase. Maar daaraan ligt het zeker niet alleen. Want ook de Nederlandse 
maatschappij en het Nederlandse overheidsbeleid zijn niet onschuldig op dit punt. 
Bijvoorbeeld moslimvrouwen krijgen vaak weinig kansen juist door de beeldvorming dat zij 
afhankelijke ongeëmancipeerde vrouwen zijn, die eigenlijk vooral gericht zijn op het krijgen 
van kinderen en het gehoorzamen van hun man. Dat werkt tegen hen op de arbeidsmarkt, 
en ook in het overheidsbeleid. Als zij moeten inburgeren, krijgen zij vaak automatisch een 
zogenaamde OGO-cursus aangeboden. Dat wil zeggen een cursus gericht op opvoeding, 
gezondheid en onderwijs van het eigen gezin. Zou iemand het nog in zijn of haar hoofd halen 

om aan witte Nederlandse vrouwen en meisjes zo’n opleiding aan te bieden? De 
huishoudschool hebben we al decennia achter ons gelaten! Maar voor vrouwen uit etnische 
minderheden kan het kennelijk wel door de beugel. Bijna de helft van alle vrouwelijke 

inburgeraars komt in zo’n traject terecht. En je kunt natuurlijk wel raden dat mannen bijna 
altijd een traject krijgen aangeboden dat is gericht op het vinden van betaald werk.  
 
Gelukkig heeft de Tweede Kamer een advies van E-Quality over dit onderwerp opgepikt, en 
er eerder dit jaar bij minister Donner op aangedrongen om meer vrouwen een traject gericht 
op werk te laten volgen. We kunnen dus hopen dat op dit punt weer een stapje vooruit 
wordt gezet. Maar feit blijft dat er nog meer dan genoeg redenen zijn om onbehagen te 
voelen, ook in 2011. Voor witte vrouwen, voor zwarte vrouwen, voor vrouwelijke migranten 
en vluchtelingen. Deels is het nog hetzelfde onbehagen als in 1967, deels lopen we tegen 
nieuwe dingen aan. Er is onbehagen dat bijna alle vrouwen delen, zoals het geweld tegen 
vrouwen en meisjes. Maar er is ook onbehagen dat niet voor iedereen geldt. De een heeft 
last van het glazen plafond, de ander komt de arbeidsmarkt niet op omdat de werkgever 
geen receptioniste met een hoofddoek wil. De een probeert haar man te bewegen om korter 
te gaan werken, de ander wil dat de openingstijden van de kinderopvang rekening houden 

met alleenstaande moeders. De een wil een onafhankelijk verblijfsrecht, de ander wil in de 
klas veilig kunnen uitkomen voor het feit dat ze lesbisch is. Ieder heeft haar eigen privé-
inventaris, zoals Joke Smit de hare in 1967 beschreef. Maar net als toen is het belangrijk om 

ons onbehagen te benoemen, zodat we kunnen merken dat we niet alleen staan, en samen 
een golf kunnen vormen om de wereld te veranderen. 


